JURNAL

KouLuTUsS

PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER
DAN MORALITAS SISWA: KAJIAN SINTESIS LITERATUR
TENTANG STRATEGI DAN METODE

Nurwahida', Abdurrahman? Samsuddin®, Balkis Nur Azizah*
' STAI Imam Bukhori, Bulukumba, 2 STAI Al-Gazali, Bulukumba
3 STAI Al-Hidayah, Bogor, * STIT Sunan Giri, Trenggalek
email: nurwahida0482@gmail.com, abdurrahman@staialgazalibulukumba.ac.id, samsuddin@
staiabogor.ac.id, bakisnuraziza@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran pendidikan Islam dalam pembentukan karakter
dan moralitas siswa melalui sintesis literatur yang menelaah berbagai strategi dan metode
pembelajaran dalam konteks pendidikan modern. Kajian ini menggunakan pendekatan narrative
literature review terhadap 21 artikel ilmiah open-access yang diterbitkan pada periode 2020-2025.
Data dikumpulkan melalui penelusuran sistematis menggunakan kata kunci “Islamic education,”
“character development,” dan “moral pedagogy,” kemudian dianalisis dengan teknik sintesis naratif
dan analisis tematik. Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam berkontribusi signifikan
dalam membentuk karakter peserta didik melalui tiga pilar utama, yaitu keteladanan guru (uswah
hasanah), kepemimpinan berbasis nilai (value-based leadership), dan integrasi nilai-nilai Islam
dalam kurikulum serta literasi digital. Ketiga dimensi tersebut membentuk kerangka pendidikan
karakter yang tidak hanya menanamkan moralitas dan spiritualitas, tetapi juga mempersiapkan
peserta didik menghadapi tantangan globalisasi dan era digital secara etis. Dibandingkan dengan
penelitian terdahulu, kajian ini memberikan kontribusi baru dengan menekankan integrasi antara
dimensi spiritual, pedagogik, dan moral digital, yang belum banyak dieksplorasi dalam penelitian
sebelumnya. Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan berupa risiko bias interpretasi
dan keterbatasan verifikasi empiris, karena seluruh data bersumber dari literatur sekunder. Oleh
karena itu, penelitian lanjutan disarankan untuk melakukan studi lapangan dan longitudinal guna
menguji efektivitas model pendidikan karakter Islami secara kontekstual, serta mengembangkan
instrumen evaluasi berbasis spiritual-behavioral untuk menilai perkembangan karakter peserta didik
secara holistik.

Kata kunci: digital pedagogy, karakter, Pendidikan, pendidikan Islam, pendidikan karakter,

THE ROLE OF ISLAMIC EDUCATION IN SHAPING STUDENTS’
CHARACTER AND MORALITY: A SYNTHESIS LITERATURE
REVIEW

Jurnal Koulutus: Jurnal Pendidikan Kahuripan
Volume 8, Nomor 2,September 2025; p-ISSN: 2620-6277, e-ISSN: 2620-6285


mailto:nurwahida0482@gmail.com
mailto:abdurrahman@staialgazalibulukumba.ac.id
mailto:bakisnuraziza@gmail.com

278 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

Abstract
This study aims to analyze the role of Islamic education in shaping students’ character and morality
through a literature synthesis that examines various strategies and learning methods within the
context of modern education. The study employs a narrative literature review approach based on
21 open-access scholarly articles published between 2020 and 2025. Data were collected through a

FI TS

systematic search using the keywords “Islamic education,” “character development,” and “moral

pedagogy,” and were analyzed using narrative synthesis and thematic analysis techniques. The
findings reveal that Islamic education contributes significantly to character formation through three
main pillars: teacher exemplarity (uswah hasanah), value-based leadership, and the integration of
Islamic values within the curriculum and digital literacy. These dimensions collectively construct a

framework for character education that not only instills morality and spirituality but also prepares
students to face the challenges of globalization and the digital era ethically. Compared to previous
studies, this research offers a novel contribution by emphasizing the integration of spiritual,

pedagogical, and digital moral dimensions, which have been underexplored in earlier literature.

However, this study acknowledges certain limitations, including the risk of interpretive bias and
the absence of empirical verification, as all data were derived from secondary sources. Therefore,

future research is recommended to conduct field-based and longitudinal studies to test the contextual
effectiveness of Islamic character education models and to develop spiritual-behavioral assessment
instruments capable of evaluating students’ holistic character development.

Keywords: digital pedagogy, character, character education, education, Islamic education,

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam memainkan peran strategis dalam membangun karakter dan moralitas
generasi muda, khususnya di tengah tantangan globalisasi, sekularisasi nilai, dan disrupsi
teknologi digital. Fenomena kemunduran moral di berbagai belahan dunia, termasuk
Indonesia, ditandai oleh meningkatnya perilaku menyimpang di kalangan remaja seperti
kekerasan, intoleransi, serta krisis identitas religius (Zahira et al., 2024). Meskipun pendidikan
agama Islam telah menjadi bagian integral dari sistem pendidikan nasional, berbagai kasus
kenakalan remaja dan degradasi etika sosial menunjukkan adanya kesenjangan antara
pengetahuan agama yang diajarkan dan pengamalan nilai-nilai moral dalam kehidupan
sehari-hari (Azizah et al., 2023). Kondisi ini menegaskan urgensi untuk meninjau kembali
efektivitas pendidikan Islam dalam membentuk karakter peserta didik secara menyeluruh.

Kesenjangan utama yang muncul dalam praktik pendidikan Islam terletak pada
perbedaan antara pengajaran agama secara kognitif dan proses internalisasi nilai secara afektif
maupun perilaku. Beberapa penelitian menemukan bahwa pendekatan pembelajaran yang
bersifat instruksional dan berorientasi pada hafalan belum mampu menumbuhkan karakter
Islami yang transformatif (Harahap, 2023). Selain itu, implementasi pendidikan karakter
Islam menghadapi tantangan berupa kurikulum yang belum terintegrasi dengan strategi



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 279

pembentukan karakter, kurangnya keterlibatan keluarga dan komunitas, serta keterbatasan
kompetensi pedagogis guru agama (Alfarisy & Iswandi, 2025). Namun, hingga kini
belum banyak penelitian yang secara eksplisit memetakan bagaimana strategi dan metode
pembelajaran Islam dapat diintegrasikan secara holistik untuk menjembatani kesenjangan
antara pengetahuan agama dan praktik moral di kehidupan nyata. Inilah research gap utama
yang hendak dijawab oleh kajian ini.

Dalam kerangka teoretis, pendidikan karakter dalam Islam berakar pada nilai-nilai
tauhid, akhlak, dan adab yang mengintegrasikan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik.
Pendidikan Islam tidak sekadar bertujuan mentransfer ilmu, tetapi membentuk insan kamil
— manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia (Astriana et al., 2025). Pendekatan
ini berpijak pada konsep tarbiyah ruhiyah, tazkiyah an-nafs, dan ta’dib yang menekankan
proses pembentukan kepribadian melalui internalisasi nilai-nilai spiritual dalam perilaku
nyata (Maulidya, 2022). Keteladanan guru, pembiasaan, serta keterlibatan keluarga dan
masyarakat menjadi elemen integral dalam proses ini (Adibussholih et al., 2023).

Artikel ini memberikan kontribusi ilmiah yang penting dengan menekankan pentingnya
narasi pendidikan Islam yang dinamis dan kontekstual, serta memperluas kajian melalui
integrasi antara pendekatan konseptual dan temuan empiris dari berbagai studi pustaka.
Penelitian ini menyajikan sintesis tematik yang menggabungkan aspek spiritual, pedagogik,
dan sosiologis dalam membangun kerangka pendidikan karakter Islami yang komprehensif
(Saepudin, 2022). Pendekatan ini memperkuat posisi pendidikan Islam sebagai fondasi
moral yang relevan dengan kebutuhan pendidikan abad ke-21, khususnya dalam menghadapi
tantangan globalisasi dan krisis identitas. Berdasarkan temuan ini, implikasi yang dapat
ditarik meliputi pentingnya penguatan kapasitas guru dalam menerapkan metode pendidikan
karakter yang kontekstual dan berbasis nilai Islam. Rekomendasi untuk penelitian lanjutan
meliputi perlunya studi lapangan yang mendalam terkait efektivitas strategi tertentu seperti
tarbiyah berbasis proyek atau aplikasi psikologi Islam dalam pembelajaran moral siswa.
Praktisi pendidikan dan pembuat kebijakan juga perlu merancang kurikulum yang fleksibel
dan responsif terhadap dinamika sosial, tanpa mengesampingkan integritas nilai-nilai
keislaman (Ismail & Nugraha, 2024; M. Muslimin et al., 2024; Siswanto, 2020).

Berdasarkan latar tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis peran pendidikan
Islam dalam membentuk karakter dan moralitas siswa melalui pendekatan kajian literatur
naratif. Fokus kajian diarahkan untuk mengidentifikasi strategi dan metode pembelajaran
yang digunakan dalam pendidikan Islam guna mencapai tujuan pembentukan karakter
secara efektif. Rumusan masalah yang diajukan adalah. Kajian ini juga menelusuri praktik-
praktik terbaik dalam pendidikan karakter Islami berdasarkan temuan-temuan ilmiah terkini
(Romlah & Rusdi, 2023). Kontribusi ilmiah dari artikel ini terletak pada penyajian sintesis
konseptual dan praktis tentang strategi pendidikan Islam dalam pembentukan karakter,



280 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

berdasarkan literatur lima tahun terakhir yang terverifikasi dan terbuka aksesnya. Artikel
ini menghadirkan kebaruan dalam bentuk integrasi naratif dari berbagai pendekatan
pembelajaran karakter Islami yang terbukti efektif, serta memberikan rekomendasi aplikatif
bagi pendidik, pembuat kebijakan, dan pengembang kurikulum dalam merancang pendidikan
Islam yang kontekstual, adaptif, dan transformatif (Ali & Jamuin, 2017; Fandir, 2024;
Purwati & Rusydiyah, 2020; Sholeh et al., 2023).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian literatur naratif (narrative literature
review), yaitu strategi sistematis yang mengintegrasikan dan menginterpretasi temuan-
temuan dari berbagai studi ilmiah terkait peran pendidikan Islam dalam pembentukan karakter
dan moralitas siswa. Pendekatan ini dipilih karena bersifat fleksibel dan memungkinkan
peneliti mengkaji topik secara komprehensif, lintas konteks, serta menggabungkan temuan
konseptual dan empiris dari berbagai disiplin ilmu pendidikan. Pemilihan pendekatan
naratif, bukan systematic review, didasarkan pada tujuan kajian yang berfokus pada sintesis
interpretatif dan konseptual, bukan pada meta-analisis kuantitatif atau perbandingan hasil
numerik antarpenelitian. Narrative review memungkinkan peneliti mengeksplorasi dinamika
nilai, strategi pembelajaran, dan konteks sosial pendidikan Islam yang sulit dikuantifikasi
secara ketat (Rahman, 2025). Untuk mengantisipasi subjektifitas dan bias, strategi mitigasi
bias diterapkan melalui empat langkah: (1) Transparansi proses seleksi, dengan pencatatan
seluruh tahapan pencarian, skrining, dan reduksi literatur. (2) Triangulasi tematik, yaitu
membandingkan hasil analisis antarpeneliti atau antar-sumber untuk memastikan konsistensi
tema. (3) Konsistensi kriteria inklusi—eksklusi, yang diterapkan secara ketat berdasarkan
kesesuaian tema, metodologi, dan relevansi teoretis. Dan (4) Audit trail literatur, dengan
menyimpan daftar sumber dan catatan sintesis untuk menjaga akuntabilitas proses peninjauan.

Sumber data dalam penelitian ini berupa artikel ilmiah sekunder yang dipublikasikan dalam
jurnal bereputasi antara tahun 2020-2025. Literatur dikumpulkan dari database terbuka seperti
DOAJ, Google Scholar, dan platform berbasis Al akademik (Consensus), dengan fokus pada topik:
pendidikan Islam, karakter, moralitas, dan strategi pengajaran. Studi yang terpilih berasal dari
berbagai konteks geografis untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif (Nasucha & Rina,
2021; Apriyadi, 2021).

Pencarian dilakukan secara sistematis menggunakan kombinasi kata kunci: “Islamic

> ’

education,” “character development,” “moral education,” “Islamic pedagogy,” dan
“teaching strategy in Islamic education.” Prosedur pencarian meliputi: (1) Penelusuran
awal menghasilkan 83 artikel relevan. (2) Seleksi tahap pertama berdasarkan judul dan

abstrak menyisakan 42 artikel. (3) Telaah isi penuh dilakukan untuk menilai kesesuaian



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 281

metodologi dan fokus penelitian. (4) Setelah penerapan kriteria inklusi—eksklusi, 21 artikel
dipertahankan sebagai bahan analisis utama. Diagram alur seleksi artikel disajikan dalam
Lampiran Gambar 1 untuk memperjelas proses reduksi data.

Diagram Seleksi Artikel

Artikel Teridentifikasi (n = 83)

l

Seleksi Judul & Abstrak
Artikel Tersisa (n = 42)

‘ Penelusuran Awal ’

!

Artikel Dikeluarkan Telaah Penuh (Full-Text Screening) I

(n=17)
Artikel Sesuai Isi (n = 25) ‘

ﬂ

v

e Tidak Relevan
* Metode Tidak Sesuai

: S \
ﬁ:t_'k:)l Pitorsk L Penerapan Kriteria Inklusi-Eksklusi
>

® Tidak Memenuhi Kriteria Artikel Akhir (n = 21)

® Informasi Tidak Lengkap

Gambarl: Diagram Seleksi Artikel

Kriteria inklusi mencakup: (1) artikel terbit antara tahun 2020-2025, (2) membahas
secara eksplisit isu pendidikan Islam dan pembentukan karakter atau moral, (3) memiliki
metodologi yang dijelaskan secara transparan, dan (4) tersedia secara open-access. Sedangkan
kriteria eksklusi meliputi: (1) artikel opini atau editorial tanpa metodologi, (2) literatur yang
tidak relevan dengan tema karakter atau moralitas, dan (3) publikasi yang tidak menyajikan
informasi metodologis secara memadai.

Analisis data dilakukan melalui analisis tematik (thematic analysis) dan sintesis naratif
(narrative synthesis). Setiap artikel dikategorikan berdasarkan kesamaan fokus seperti
strategi pembelajaran, pendekatan karakter, peran guru, serta tantangan implementasi.
Hasil temuan kemudian disintesis secara naratif untuk mengidentifikasi pola, perbedaan



282 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

konteks, dan efektivitas pendekatan yang digunakan. Dengan strategi ini, kajian memastikan
bahwa hasil sintesis memiliki landasan ilmiah yang kuat sekaligus relevan dengan praktik
pendidikan Islam kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Hasil penelitian ini diperoleh melalui sintesis terhadap dua puluh satu artikel ilmiah
open-access yang relevan dengan tema pendidikan Islam dan pembentukan karakter siswa.
Kajian literatur tersebut menghasilkan empat dimensi utama: (1) karakteristik publikasi, (2)
pola metodologis, (3) tren temuan kontemporer, dan (4) kategori tematik utama mengenai
strategi dan metode pendidikan Islam dalam pembentukan karakter serta moralitas peserta
didik.

1. Karakteristik Publikasi

Sebagian besar artikel yang direview dipublikasikan antara tahun 2020-2025, dengan
konsentrasi tinggi pada jurnal pendidikan Islam nasional dan internasional seperti Sinergi
International Journal of Islamic Studies, Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan, dan Soko Guru:
Jurnal Ilmu Pendidikan. Penelitian dominan dilakukan di lembaga pendidikan dasar dan
menengah di negara mayoritas Muslim, khususnya Indonesia dan Brunei (Pitriyati et al.,
2023; Rozi, 2020). Beberapa penelitian lintas negara seperti Malaysia dan Maroko juga
dikaji untuk memperkaya konteks implementasi nilai karakter Islami di berbagai latar sosial-
budaya (Zahira et al., 2024).

2. Pola dan Kecenderungan Metodologis

Mayoritas studi menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dan library research,
sementara sebagian kecil menerapkan narrative review dengan kriteria inklusi yang ketat
(Rahman, 2025). Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, atau analisis dokumen
kurikulum. Variasi metode ini memberikan validitas triangulatif terhadap temuan. Jumlah
akhir 21 artikel merupakan hasil reduksi dari 87 publikasi awal, diseleksi melalui empat
tahap—penelusuran, penyaringan judul-abstrak, telaah isi penuh, dan klasifikasi tematik—
sebagaimana ditunjukkan dalam diagram seleksi artikel (Lampiran Gambar 1).

3. Tren Temuan Kontemporer

Terdapat kecenderungan bahwa pendidikan Islam berperan signifikan dalam pembentukan
moralitas melalui pengintegrasian nilai religius ke dalam kurikulum dan kehidupan sekolah.
Strategi yang dominan meliputi: (a) keteladanan guru dan pembiasaan perilaku Islami
(Azizah et al., 2023); (b) integrasi nilai karakter dalam seluruh mata pelajaran (Tabroni et



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 283

al., 2021); (c) pelibatan keluarga dan komunitas dalam pembinaan moral (Pamuji, 2024);
serta penguatan identitas keislaman di era digital (Pranoto & Haryanto, 2024). Selain itu
Pendekatan berbasis proyek dan digital learning juga mulai diadopsi sebagai inovasi dalam
konteks modern (Siswanto, 2020).

4. Kategori Tematik Utama

Sintesis literatur menghasilkan lima kategori tematik utama yang menjadi dasar
hasil penelitian ini: (a) Keteladanan Guru — Ditemukan pada 85% artikel, guru berperan
sebagai figur moral utama dalam membentuk akhlak melalui perilaku dan interaksi sehari-
hari (Harahap, 2023). (b) Strategi Pembiasaan Nilai Islam — Melalui kegiatan seperti salat
berjamaah, zikir, dan disiplin harian; strategi ini menumbuhkan konsistensi perilaku moral
(Azizah et al., 2023). (c) Integrasi Kurikulum — Pendidikan karakter efektif ketika nilai-
nilai Islam diintegrasikan ke dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya PAI (Tabroni et
al., 2021). (d) Peran keluarga dan komunitas, dukungan lingkungan sosial memperkuat
konsistensi internalisasi nilai (Pamuji, 2024), dan (e) Penguatan Identitas dan Etika Digital
Islami — Pendidikan Islam berperan dalam membentuk karakter digital berbasis nilai spiritual
seperti tabayyun, iffah, dan amanah digital (Pranoto & Haryanto, 2024).

Secara umum, hasil sintesis menunjukkan pola bahwa keberhasilan pembentukan karakter
Islami ditentukan oleh sinergi antara guru sebagai teladan, kurikulum yang terintegrasi,
dukungan kelembagaan yang bernilai, serta adaptasi pendidikan terhadap konteks sosial dan
digital masa kini.

No Tema Utama Fokus dan deskripsi singkat Frekuensi Kemunculan

1 Keteladanan Guru (Uswah Hasanah) Guru berperan sebagai figur moral 18% (18 artikel)
dan model perilaku Islami melalui
pembiasaan dan interaksi langsung
di lingkungan sekolah.
2 Strategi Pembiasaan Nilai Islam Penanaman nilai melalui praktik 76 % (16 artikel)
ibadah, disiplin, dan kegiatan
keagamaan rutin yang membentuk
kebiasaan moral positif.
3 Integrasi Kurikulum Islami Penerapan nilai Islam secara 71 % (15 artikel)
(Integrated Curriculum) menyeluruh di semua mata pelajaran
dan kegiatan nonformal untuk
menciptakan kesatuan nilai.

4 Value-Based Leadership Kepemimpinan  spiritual ~ yang 57 % (12 artikel)
(Kepemimpinan Berbasis Nilai) menanamkan  budaya  religius,
membangun iklim moral, dan
memperkuat karakter kelembagaan.
5 Tarbiyah Ruhiyyah dan Tazkiyah an- Pendekatan pembinaan spiritual 52 % (11 artikel)
Nafs melalui  refleksi, muhasabah,
dan penguatan keimanan yang
membentuk  kesadaran ~ moral
intrinsik.




284 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

6 Keterlibatan keluarga dan komunitas Sinergi antara sekolah, keluarga, 48 % (10 artikel)
dan masyarakat dalam membentuk
perilaku Islami yang konsisten di
luar lingkungan formal.

7 Etika dan Literasi Digital Islami Pembentukan  karakter  digital 43 % (9 artikel)
berbasis nilai Islam: tabayyun
(klarifikasi), amanah digital, dan
iffah (menjaga kehormatan).

8 Evaluasi karakter holistik Pengembangan instrumen penilaian 38 % (8 artikel)
berbasis spiritual-behavioral untuk
menilai dimensi kognitif, afektif,
dan moral secara terpadu.

Tabel : Distribusi Tema dan Frekuensi Kemunculan dalam Literatur (n =
21)

Pembahasan

Hasil penelitian ini mengonfirmasi bahwa pendidikan Islam memiliki kontribusi
signifikan dalam pembentukan karakter dan moralitas peserta didik melalui pendekatan
holistik yang mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Temuan ini
memperkuat pandangan Siswanto (2020) bahwa integrasi nilai-nilai Islam moderat dalam
kurikulum berpengaruh positif terhadap pembentukan sikap toleran dan moralitas sosial
siswa. Dengan demikian, pendidikan Islam bukan sekadar instrumen transfer nilai normatif,
tetapi juga strategi transformatif untuk membentuk manusia yang beradab, berakhlak, dan
berkepribadian spiritual yang utuh. Arah ini sejalan dengan tujuan ideal insan kamil manusia
paripurna yang seimbang dalam kecerdasan intelektual, kesadaran spiritual, dan kematangan
moral (Nurwahida et al., 2025; Ningsih, 2024).

Integrasi Tarbiyah Ruhiyyah dan Tazkiyah an-Nafs

Sintesis literatur memperlihatkan bahwa keberhasilan pendidikan karakter Islam sangat
bergantung pada integrasi dimensi spiritual dalam proses pembelajaran, sebagaimana
digarisbawahi oleh Warsah et al. (2024) dan Fajhira et al. (2025). Model tarbiyah ruhiyyah
dan tazkiyah an-nafs berfungsi sebagai kerangka pedagogis yang menekankan pembersihan
jiwa dan penumbuhan kesadaran ilahiah sebagai dasar pembentukan akhlak. Dalam model
ini, guru berperan sebagai murabbi yang tidak hanya mengajar secara kognitif, tetapi juga
membimbing secara spiritual dan moral melalui pendampingan berkelanjutan. Penelitian
Samsuddin et al. (2025) menegaskan bahwa internalisasi nilai tauhid, amanah, dan adil
dalam kegiatan pembelajaran dapat memperkuat integritas moral dan empati sosial peserta
didik, sementara praktik halaqah dan refleksi spiritual berfungsi sebagai wahana penguatan
identitas religius yang kontekstual.



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 285

Peran Keteladanan (Uswah ) sebagai Inti Transformasi Nilai

Dari seluruh sumber yang disintesis, 85% literatur menempatkan keteladanan (uswah
hasanah) sebagai strategi paling efektif dalam pendidikan karakter Islami. Pendekatan ini
menegaskan bahwa guru merupakan figur utama dalam proses internalisasi nilai (Tabroni et
al., 2021; Azizah et al., 2023). Al-tarbiyah bil qudwah menekankan bahwa perilaku nyata
pendidik menjadi sarana paling kuat untuk menanamkan akhlak mulia dibanding instruksi
verbal semata (Sodikin et al., 2024; Hariyadi et al., 2023). Keteladanan yang dikombinasikan
dengan pembiasaan dan penguatan budaya sekolah Islami membentuk ekosistem moral
yang berkelanjutan. Studi di Pondok Pesantren Uwais Al-Qorni (Sodikin, Mujahidin, &
Samsuddin, 2024), Madrasah Tsanawiyah Nurul Walidain Ciampea (Suhada, Maulida, &
Samsuddin, 2024), dan di Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah (Iskandar, et.al , 2025), serta
SMA Al-Qur’an di Bogor (Samsuddin, Abdurrahman, & Aditya, M. Yusup, 2025) membuk-
tikan bahwa metode uswah tidak hanya efektif membangun karakter peserta didik, tetapi
juga menciptakan iklim belajar berbasis kasih sayang dan keteladanan spiritual. Dengan
demikian, pendidikan Islam yang berpusat pada keteladanan meneguhkan sinergi antara
pengajaran (fa’lim) dan pembinaan akhlak (¢a’dib) sebagai pilar pembentukan karakter
(Samsuddin, 2024);

Kurikulum Integratif dan Relevansi Kontekstual

Efektivitas pembentukan karakter meningkat ketika nilai-nilai Islam diintegrasikan secara
lintas kurikulum, bukan ditempatkan secara parsial (Rashed & Tamuri, 2022). Pendekatan
integrated curriculum memungkinkan peserta didik mengalami nilai Islam melalui seluruh
kegiatan belajar baik formal, informal, maupun nonformal sehingga terjadi keselarasan
antara pengetahuan, pengalaman, dan pembiasaan moral. Studi Idharudin et al. (2025) di
SDIT Al-Hidayah menunjukkan bahwa kombinasi metode keteladanan, pembiasaan, kisah,
dan tafakkur berhasil menanamkan akhlak secara sistematis. Model ini menguatkan gagasan
bahwa pembelajaran berbasis nilai tidak dapat dipisahkan dari lingkungan sosial peserta
didik; pendidikan karakter Islam efektif bila diiringi keterlibatan keluarga dan komunitas
sebagai bagian dari ekosistem moral.

Selain itu temuan tersebut sejalan dengan konsep “Islamic Holistic Education” yang
dikembangkan oleh Halstead (2018) dan diperbarui oleh Hashim (2023), yang menekankan
pentingnya kesatuan antara dimensi intelektual, spiritual, dan sosial dalam desain kurikulum.
Pendidikan Islam, menurut pendekatan ini, tidak hanya berfokus pada transfer ilmu (za ‘lim),
tetapi juga pada proses penyempurnaan diri (tazkiyah) dan pembudayaan nilai (fa 'dib) yang
berlangsung secara berkelanjutan di seluruh lini kehidupan sekolah (Iskandar, et.al, 2025).
Dalam konteks ini, integrated curriculum berfungsi sebagai jembatan antara pendidikan
formal yang sistematis dan pengalaman spiritual peserta didik dalam kehidupan sosialnya.



286 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

Value-Based Leadership dan Budaya Kelembagaan Islami

Dimensi kepemimpinan berbasis nilai (value-based leadership) juga muncul sebagai
determinan penting dalam menjamin keberlanjutan pendidikan karakter. Rahman (2025)
dan Supriadi et al. (2025) menekankan bahwa kepala madrasah dan pesantren harus
berfungsi sebagai teladan moral, bukan sekadar pengelola administratif. Kepemimpinan
spiritual menciptakan budaya sekolah yang kondusif bagi pembentukan karakter, di mana
visi, kebijakan, dan praktik harian mencerminkan nilai-nilai Islam. Lembaga dengan visi
keislaman yang kuat menunjukkan konsistensi lebih tinggi dalam mengintegrasikan nilai-
nilai moral ke seluruh aspek kegiatan belajar (Rashed & Tamuri, 2022). Dengan demikian,
value-based leadership berfungsi sebagai fondasi etik dan spiritual bagi sistem pendidikan
Islam yang holistik dan berorientasi insan kamil (Abdurrahman et al., 2024; Shamsul et al.,
2021).

Kepemimpinan berbasis nilai dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya menekankan
fungsi dan peran manajerial, tetapi juga menuntut pemimpin berperan sebagai murabbi
(pendidik spiritual) dan mujaddid (pembaharu moral) yang menumbuhkan budaya kerja
berlandaskan keikhlasan, tanggung jawab, dan akhlakul karimah (Sahlan, 2022); (Maryani,
et.al, 2025) & (Syaripudin, et.al, 2025). Paradigma ini sejalan dengan teori Spiritual Leadership
yang dikembangkan Fry (2003) dan diadaptasi ke dalam konteks pendidikan Islam oleh
Khalid & Saeed (2023), yang menjelaskan bahwa kepemimpinan efektif berakar pada tiga
nilai utama: al-mahabbah (cinta kasih), al- ‘adl (keadilan), dan al-amanah (tanggung jawab
moral). Ketika nilai-nilai ini diinternalisasikan oleh pimpinan lembaga pendidikan, muncul
motivasi intrinsik dan komitmen kolektif yang memperkuat kultur karakter Islami dalam
seluruh komunitas sekolah.

Inovasi Digital dan Etika Bermedia

Dalam konteks modern, pembentukan karakter siswa tidak dapat dilepaskan dari
tantangan moralitas digital dan dampak negatif media sosial. Inovasi pendidikan Islam
diperlukan untuk merespons fenomena disinformasi, degradasi etika, dan lemahnya kontrol
diri siswa dalam bermedia. Konsep digital moral pedagogy yang dikemukakan Pranoto
& Haryanto (2024) menekankan internalisasi nilai tabayyun (verifikasi informasi), iffah
(menjaga kehormatan), dan amanah digital (tanggung jawab bermedia) sebagai fondasi etika
digital berbasis nilai Islam.

Dalam kerangka inovasi tersebut, guru Pendidikan Agama Islam (PAI) berperan strategis
sebagai agen utama pembinaan etika bermedia sosial melalui model terpadu yang mencakup
keteladanan (uswah), pembinaan karakter religius (murabbi), dan bimbingan etika digital
(mursyid al-akhlaq) (Ashari, 2021); (Rahmawati, Samsuddin, & Wahidin, 2025)



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 287

. Keteladanan guru berfungsi sebagai rujukan moral dalam ruang digital, sementara
pembinaan religius memperkuat kesadaran spiritual dan kontrol diri siswa sebagai benteng
dari pengaruh negatif media sosial. Adapun peran bimbingan etika digital memungkinkan
guru PAI mengintegrasikan literasi digital dengan nilai-nilai Islam secara kontekstual,
sehingga siswa mampu bersikap kritis, selektif, dan bertanggung jawab dalam bermedia
(Taufik, 2020; Wahidin, 2025). Dengan demikian, inovasi digital dalam pendidikan Islam
tidak hanya meningkatkan kecakapan teknologi, tetapi juga mentransformasikan media sosial
menjadi ruang pembelajaran nilai. Peran guru PAI menjadi kunci dalam memitigasi ekses
negatif media sosial sekaligus membentuk generasi yang beriman, reflektif, dan beradab di
ruang maya.

Refleksi Kritis dan Kontribusi Teoretis

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pandangan bahwa pendidikan Islam memiliki
daya transformasi sosial yang tinggi, sebagaimana dinyatakan oleh Mubhlisin (2024), N.
Muslimin (2016), dan Nuridin et al. (2022). Nilai-nilai Islam yang tertanam dalam proses
pendidikan berfungsi sebagai mekanisme pembentukan etika publik dan moralitas sosial.
Namun, seperti dikritisi oleh Liriwati (2023), sistem evaluasi pendidikan karakter Islam
masih terlalu menitikberatkan pada dimensi kognitif. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan
evaluatif berbasis spiritual-behavioral seperti portofolio akhlak dan spiritual journaling
untuk menilai perkembangan karakter secara utuh.

Dengan demikian, efektivitas pendidikan karakter Islami ditentukan oleh sinergi antara
tiga pilar utama: (a) Kurikulum integratif yang memadukan nilai agama dengan konteks
sosial dan digital, (b) Keteladanan guru (uswah) sebagai agen moral, dan (c) Kepemimpinan
berbasis nilai (value-based leadership) yang menumbuhkan budaya lembaga berkarakter
spiritual. Ketiganya membentuk sistem pendidikan Islam yang tidak hanya menanamkan
ajaran moral, tetapi juga membangun ekosistem sosial yang mendukung internalisasi nilai
secara berkelanjutan.

SIMPULAN

Hasil kajian menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
pembentukan karakter dan moralitas peserta didik melalui integrasi nilai-nilai spiritual dan
akhlak Islami ke dalam kurikulum, pedagogi, dan kultur kelembagaan. Temuan sintesis
terhadap 21 artikel menunjukkan bahwa pembentukan karakter Islami paling efektif ketika
dilaksanakan secara holistik, dengan menekankan tiga pilar utama: keteladanan guru
(uswah hasanah) sebagai sarana internalisasi nilai, kurikulum integratif berbasis nilai yang
menyatukan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, serta kepemimpinan berbasis nilai
(value-based leadership) yang menciptakan iklim sekolah religius dan berorientasi spiritual.



288 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

Di era digital, pendekatan ini diperluas melalui digital moral pedagogy yang menanamkan
etika bermedia berbasis prinsip tabayyun, iffah, dan amanah digital. Dengan demikian,
pendidikan Islam berfungsi bukan hanya sebagai sarana transmisi ajaran agama, tetapi juga
sebagai mekanisme transformasi karakter menuju insan kamil yang berilmu, beradab, dan
berkepribadian etis.

Sebagai kajian narrative literature review, penelitian ini memiliki keterbatasan pada
potensi bias seleksi dan interpretasi literatur, karena bergantung pada ketersediaan artikel
ilmiah yang terpublikasi dan akses terbuka. Selain itu, tidak adanya verifikasi empiris
terhadap model yang disintesis membatasi kemampuan generalisasi hasil ke berbagai
konteks lembaga pendidikan Islam seperti pesantren, madrasah, dan sekolah umum berbasis
Islam. Walau demikian, temuan ini tetap memberikan landasan konseptual yang kuat untuk
memahami hubungan antara kurikulum integratif, keteladanan guru, dan kepemimpinan
berbasis nilai dalam pembentukan karakter Islami.

Oleh karena itu penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk melakukan studi lapangan
dan longitudinal guna menguji efektivitas model pendidikan karakter Islam dalam konteks
yang berbeda. Pengembangan instrumen evaluasi karakter berbasis spiritual-behavioral seperti
spiritual portfolio atau akhlaq journaling juga diperlukan untuk mengukur perkembangan
moral peserta didik secara komprehensif. Ke depan, pendidikan Islam perlu diarahkan pada
model yang adaptif, reflektif, dan berbasis nilai, agar mampu menyeimbangkan kecerdasan
intelektual, spiritual, dan moral sekaligus menjawab tantangan etika global di era digital.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, A., Nurwahida,N., & Samsuddin, S. (2024). Konsep Pendidikan Adab dalam
Kitab Ta’lim al-Muta’allim Karya Imam Al-Zarnuji: Kajian Literatur. TARBIYAH:
Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(2), 182-202.

Abdurrahman, A., Samsuddin, S., & Maya, R. (2025). Efektivitas Halagah Tarbiyah
dalam Membina Pemahaman Keberagamaan Siswa di Sekolah Al-Qur’an Wahdah
Islamiyah. AI-Gazali Journal of Islamic Education, 4(1).

Adibussholih, M., Subandi, S., Jaenullah, J., & Indrianis, Y. (2023). Moral Formation: How
is religious self-actualization at the Al-Qudsi Tulang Bawang Islamic Boarding
School? Assyfa Journal of Islamic Studies, 1(1). https://doi.org/10.61650/ajis.
v1il.166

Alfarisy, S. J., & Iswandi. (2025). Integration Of Character Education Values In Islamic
Religious Education Learning At School. Multidisciplinary Indonesian Center
Journal (MICJO), 2(2), 1503—-1509. https://doi.org/10.62567/micjo.v2i2.660

Ali, M., & Jamuin, M. (2017). Gagasan Moeslim Abdurrahman Tentang Pendidikan Islam



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 289

Transformatif Moeslim Abdurrahman’s Ideas About Transformative Islamic
Education. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi), 3(2). https://
doi.org/10.18784/smart.v3i2.487

Amaliya Nasucha, J., & Rina. (2021). Implementasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
(PAI) dalam Membentuk Karakter Religius Siswa. Tabyin: Jurnal Pendidikan Islam,
3(02). https://doi.org/10.52166/tabyin.v3i02.144

Apriyadi, N. (2021). Implementasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Dalam
Membentuk Karakter Islami. Jurnal Pendidikan Agama Islam Indonesia (JPAII),
2(3). https://doi.org/10.37251/jpaii.v2i3.600

Ashari, A. E. (2021). Potret Keteladan Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk
Karakter Religius Siswa Di Sekolah Umum. Al-Wijdan Journal of Islamic Education
Studies, 6(1). https://doi.org/10.58788/alwijdn.v6il.1144

Astriana, A. S., Wardani, R. W., & Azizah, B. N. (2025). Penerapan Metode Active Learning
Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di Sd Nuril Islam Pacitan. Jurnal
Koulutus, 8(1), 1-17. https://doi.org/10.51158/yqsx4w?25

Azizah, B. N., Ridla, H. Z., & Arifin, Z. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam
Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Qur’an Surah Al-Baqarah Ayat 261-267). TARBIYA
ISLAMIA: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, 13(2), 21-37.

Fajhira, S., Dwi Yuliantri, R., & Obydur Rahman. (2025). Islamic Educational Values in
the Formation of Student Character: A Case Study in Seberang Kota Jambi. Solo
International Collaboration and Publication of Social Sciences and Humanities,
3(03), 387-398. https://doi.org/10.61455/sicopus.v3i03.356

Fandir, A. (2024). Transformation of Islamic Education: Implementation of Technological
Innovation in Education Management. Jurnal llmiah Mandala Education, 10(1).
https://doi.org/10.58258/jime.v10i1.6625

Harahap, E. (2023). Menggali Prinsip-Prinsip dan Model Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam yang Transformatif: Membangun Kesadaran Spiritual dan Kemandirian
Berpikir. AI-Murabbi Jurnal Pendidikan Islam, 1(1). https://doi.org/10.62086/al-
murabbi.v1i1.427

Hariyadi, A., Jailani, S., & EI-Widdah, M. (2023). Strategi Guru Pendidikan Agama Islam
dalam Membina Akhlak Siswa pada Pembelajaran Tatap Muka Terbatas. Journal of
Educational Research, 2(1). https://doi.org/10.56436/jer.v2il1.76

Idharudin, A. J., & Nurhasanah, M. (2025). Metode Pendidikan Integratif Dalam Membentuk
Akhlak Siswa Sekolah Dasar. As-Sulthan Journal of Education, 2(2), 237-252.

Iskandar, Samsuddin, Aditia M. Yusup, Mariyanto Nur Shamsul, & Agusman. (2025). Model
pendidikan kaderisasi da’i di Wahdah Islamiyah dalam perspektif pendidikan Islam.
Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 190-207.



290 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

Iskandar, I., Samsuddin, S., Idharudin, A.J., & Azizah, B.N. (2025). Transformasi Karakter
Religius Santri Melalui Halagah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan Internalisasi
Nilai 5SM Wahdah Islamiyah di Pesantren Tahfidz: Transforming Religious Character
through Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi and the Implementation of the
SM. AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab, 4(6), 697-712. https://doi.
org/10.36701/al-giblah.v4i6.2699

Iskandar, 1., Samsuddin, S., Idharudin, A. J. ., Maya, R. ., Masuwd, M. ., & Azizah, B.
N. . (2025). The Integrated Islamic Education System in Islamic Movements: A
Philosophical Analysis of Wahdah Islamiyah’s Educational Model . El-Suffah:
Jurnal Studi Islam, 2(2), 190-218. https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.416

Ismail, 1., & Nugraha, M. S. (2024). The Function Of Islamic Religious Education In
Renewing Chacater Building. INTIHA: Islamic Education Journal, 1(2), 72-81.
https://doi.org/10.58988/intiha.v1i2.268

Kelnert, T. M. M., & Silva, C. de C. (1993). Reinventing government: how the entrepreneurial

spirit is transforming the public sector. Revista de Administra¢do de Empresas,
33(6). https://doi.org/10.1590/s0034-75901993000600010

Maryani, W., Harahap, A. M. S., & Azizah, B. N. (2025). Tarbiyah Dalam Perspektif Al-
Qur’an: Analisis Semantik Terhadap Kata Rabb Dan Relevansinya Dengan Konsep
Pendidikan Islam. Imtiyaz: Jurnal Ilmu Keislaman, 9(4), 1023-1039. https://doi.
org/10.46773/imtiyaz.v9i4.2951

Maulidya, A. (2022). Sosialisasi dan Pembentukan Kepribadian Dalam Persfektif Sosiologi
Pendidikan Islam. Ar-Raudah: Jurnal Pendidikan Dan Keagamaan, 1(1).

Mubhlisin. (2024). Tantangan Globalisasi terhadap Pendidikan Karakter Islami. CV. Al-
Haramain Lombok.

Muslimin, M., Jamali, J., Suteja, S., & Asmuni, A. (2024). Islamic Education Approach
to Fostering Clean and Healthy Living Behaviours among Coastal Muslim
Communities. International Journal of Social Science and Human Research, 07(03).
https://doi.org/10.47191/ijsshr/v7-103-55

Muslimin, N. (2016). Pendidikan Agama Islam Berbasis Iq, Eq, Sq Dan Cq. Kabilah: Journal
of Social Community, 1(2).

Nazaruddin. (2024). Role of Islamic Religious Education Teachers in Moral Development
of Students at SMP Negeri 1 Indra Jaya. Jurnal Profesi Guru Indonesia, 1(3), 205—
217. https://doi.org/10.62945/jpgi.v1i3.655

Nuridin, N., Sumarna, C., & Rozaq, A. (2022). Kajian Gender dalam Pendidikan Islam dan
Transformasi Pendidikan Berkeadilan Gender. Darajat: Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 5(2). https://doi.org/10.58518/darajat.v5i2.1410

Nurwahida, N., Abdurrahman, A., Samsuddin, S., dan Iskandar, 1., . (2025). PENDIDIKAN



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 291

KARAKTER MELALUI KITAB TA’LIM AL-MUTA’ALLIM DI PESANTREN ABU
BAKAR AS-SIDDIQ BULUKUMBA. IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman, 9(4), 914-929.
doi:https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i4.2759

Slamet Pamuji. (2024). Urgensi Pendidikan Karakter Dalam Mengatasi Krisis Moral Di
Kalangan Siswa. Journal of Pedagogi, 1(1). https://doi.org/10.62872/08pbgk95

Pitriyati, N., Noviani, D., IAIQI Indralaya Sumatera Selatan, P., & Kunci Pendidikan Brunei
Darussalam Indonesia, K. (2023). Jurnal Studi Islam Indonesia (JSII) Perbandingan
Sistem Pendidikan Islam Brunei Darussalam Dan Indonesia. In Jurnal Studi Islam
Indonesia (JSII) (Vol. 1, Issue 1).

Pranoto, D. W., & Haryanto, A. (2024). Holistic Character Education in the Digital Age:
Integrating Islamic Principles and Contemporary Psychological Theories. Journal
of Character Education and Global Studies, 7(2), 150—165.

Purwati, E., & Rusydiyah, E. F. (2020). Transformative Islamic education of convert Chinese
Muslim. Talent Development and Excellence, 12(1).

Rahman, G. (2025). Transforming Islamic Education Through Value-Based Leadership: A
Narrative Review. Sinergi International Journal of Islamic Studies, 3(2), 83-95.
https://doi.org/10.61194/ijis.v3i2.712

Rahmawati, R., Samsuddin, S., & Wahidin, A. (2025). Peran Guru Pai Dalam Membina
Etika Digital Siswa di Era Media Sosial. A/ Irfan: Jurnal Illmu Pendidikan dan
Penelitian, 1(2), 108-118. https://doi.org/10.64877/alirfan.v1i12.36

Rashed, Z. N., & Tamuri, A. H. (2022). Integrated Curriculum Model in Islamic Education
Curriculum. International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences, 12(7). https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v12-17/14249

Rezende, F. da C. (2021). Methodological Transformations in Contemporary Political
Science. Revista Politica Hoje. https://doi.org/10.51359/1808-8708.2021.249802

Romlah, S., & Rusdi, R. (2023). Pendidikan Agama Islam Sebagai Pilar Pembentukan Moral
Dan Etika. Al-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam, 8(1). https://doi.
org/10.61815/alibrah.v8i1.249

Rozi, B. (2020). Problematika Pendidikan Islam di Era Revolusi Industri 4.0. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(1). https://doi.org/10.38073/jpi.v911.204

Rusli, R. K., Martin, A. Y., Lathifah, Z. K., Monaya, N., & Yaksi, M. (2025). The Impact
of Informative and Narrative Texts on Arabic Language Comprehension in
Islamic Education. International Journal of Language Education, 8(4). https://doi.
org/10.26858/ijole.v8i4.70009

Saepudin, A. (2022). Islamic Education in the Context of Globalization: Facing the Challenges
of Secularism and Materialism. International Journal of Science and Society, 4(1),
393-407. https://doi.org/10.54783/ijsoc.v4i1.1268



292 Nurwahida, Abdurrahman, Samsuddin, Balkis Nur Azizah

Samsuddin, S. (2024). Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren. CV. Al-Haramain Lombok.

Samsuddin, S., Abdurrahman, A., & Yusup, A.M. (2025). Internalisasi Karaker Religius
melalui Halaqah Tarbiyah: Studi Persepsi Siswa di SMA Al-Qur’an Wahdah
Islamiyah. AI-Mujaddid: Jurnal llmu-Ilmu Agama, 7(1), 25-42.

Samsuddin, S., Abdurrahman, A., & Yusup, A. (2025). INTERNALIZATION OF
RELIGIOUS CHARACTER THROUGH HALAQAH TARBIYAH: A STUDY
OF STUDENT PERCEPTIONS AT AL-QUR’AN WAHDAH ISLAMIYAH
HIGH SCHOOQOL. 4] - Mujaddid: Jurnal llmu-llmu Agama, 7(1), 25-42. https://doi.
org/10.51482/almujaddid.v7i1.121

Sedykh, N., Baikhanov, 1., Idrisov, K., & Khazhuev, 1. (2022). Islamic pedagogy methods
in shaping the anti-terrorist consciousness among youth. https://doi.org/10.56199/
dpcshss.mnyi5677

Shamsul, M. N., Kato, I., & Hanufi, S. La. (2021). Efektivitas Metode Talaqqi Pada Halagah
Tarbiyah Di Wahdah Islamiyah Sulawesi Tenggara Dan Analisis Metode Talaqqi
Dalam Kitab ‘Uddatu At Talabi Binajmi Manhaj At Talaqqi Wa Al Adab. Sang
Pencerah: Jurnal Ilmiah Universitas Muhammadiyah Buton, 7(1), 99—-106. https://
doi.org/10.35326/pencerah.v7il.1018

Sholeh, M. 1., Rohman, H., Suwandi, E. A., Akhyak, Efendi, N., & Muhajir, A. (2023).
Transformation of Islamic Education: A Study of Changes in The Transformation
of The Education Curriculum. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1). https://doi.
org/10.14421/jpai.v20i1.6770

Siswanto. (2020). The Islamic Moderation Values on the Islamic Education Curriculum in
Indonesia: A Content Analysis. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 121-152. https://doi.
org/10.14421/jpi.2019.81.121-152

Sodikin, U., Mujahidin, U. & Samsuddin Samsuddin. (2024). Penerapan Metode Uswah
(Keteladanan) dalam Pendidikan Anak Yatim di Pondok Pesantren Uwais Al-Qorni
Bogor. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 2(1), 1-17.

Suhada, S., Maulida, A., & Samsuddin, S. (2024). Penerapan Metode Keteladanan Guru
Akidah Akhlak dalam Meningkatkan Akhlakul Karimah Siswa di Madrasah
Tsanawiyah Nurul Walidain Ciampea Bogor. JIECO Journal of Islamic Education
Counseling, 4(1), 32-41.

Sumadi, T., Yetti, E., Yufiarti, Y., & Wuryani, W. (2019). Transformation of Tolerance Values
(in Religion) in Early Childhood Education. JPUD - Jurnal Pendidikan Usia Dini,
13(2). https://doi.org/10.21009/jpud.132.13

Supriadi, D., Taufiqurrahman, & Samsuddin. (2025). Inovasi Pembelajaran PAI di Era
Digital: Strategi Menumbuhkan Minat Belajar Gen-Z. Tadbiruna, 1(2), 319-334.
https://doi.org/10.51192/jurnalmanajemenpendidikanislam.v4i2.1506



PERAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER .. 293

Supriadi, D. (2022). Inovasi pembelajaran PAI di era digital: Strategi menumbuhkan
minat belajar Gen-Z. Tadbiruna, 1(2), 319-334. https://doi.org/10.51192/
jurnalmanajemenpendidikanislam.v4i2.1506

Syaripudin, A., Samsuddin, S., Maulida, A., & Iskandar, 1. (2025). Analisis Semantik
terhadap Kata Tarbiyah dan Derivasinya dalam Hadis: Implikasi dalam Pendidikan
dan Pembelajaran: A Semantic Analysis of the Term Tarbiyah and Its Derivatives
in Hadith: Implications for Education and Learning. JAWAMI'UL KALIM: Jurnal
Kajian Hadis, 3(2), 167-186. https://doi.org/10.36701/1bwp2b54

Tabroni, ., Nurhasanah, A.S., & Maulidina, V. (2021). Build Student Character Through
Islamic Religious Education. Soko Guru: Jurnal Illmu Pendidikan, 1(3), 23-26.
https://doi.org/10.55606/sokoguru.v1i3.58

Taufik, M. (2020). Strategic Role Of Islamic Religious Education In Strengthening Character
Education In The Era Of Industrial Revolution 4.0. Jurnal Ilmiah Islam Futura,
20(1). https://doi.org/10.22373/3iif.v2011.5797

Wahidin, A. (2025). Peran Guru Pai Dalam Membina Etika Digital Siswa di Era Media
Sosial. Al Irfan: Jurnal lImu Pendidikan dan Penelitian, 1(2), 108-118. https://doi.
org/10.64877/alirfan.v1i2.36

Warsah, I., Morganna, R., Warsah, B. A. A., & Warsah, B. H. H. (2024). Islamic Psychology-
Based Educational Strategies For Student Character Development. AJIS: Academic
Journal of Islamic Studies, 9(2), 305-354. https://doi.org/10.29240/ajis.v9i2.11326

Yustiasari Liriwati, F. (2023). Transformasi Kurikulum; Kecerdasan Buatan untuk
Membangun Pendidikan yang Relevan di Masa Depan. Jurnal IHSAN : Jurnal
Pendidikan Islam, 1(2). https://doi.org/10.61104/ihsan.v1i2.61

Zahira, F., Hamida, A. S., Tsabit, A. S., Fauzia, N. N., Romadhoni, R., & Hidayat, F.
(2024). Islamic Moral Education in Shaping the Character of Muslim Identity in the
Millennial Era. Solo Universal Journal of Islamic Education and Multiculturalism,
2(02), 103—118. https://doi.org/10.61455/sujiem.v2i02.157



